Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



במדבר -שבועות

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכר נשמות
נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס
שרה יהודית בת ביילא
חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

במדבר–שבועות תשפ״ה

#### IN THIS ISSUE

- YOU ARE PROUD WITH THE WAY HASHEM MADE YOU
- BE A KIND PERSON AND LOVE YOURSELF
- NEVER WANT TO CHANGE PLACES WITH SOMEONE ELSE!
- LIGHT CAN COME ONLY FROM DARKNESS
- DON'T EXPECT TO BE PERFECT! IT'S OFTEN IMPOSSIBLE
- BE SAMEACH B'CHELKO WITH YOUR LOW OR MEDIUM MADREGA, SINCE THIS IS THE BEST YOU CAN DO
- THIS IS MY LEVEL AND IT'S FINAL!
- YOU HAVE NO RIGHT TO JUDGE ANOTHER PERSON SINCE YOU DON'T KNOW HIS BACKGROUND
- WHEN YOU UNDERSTAND WHERE A PERSON IS COMING FROM YOU CAN ACCEPT THEM
- BEING EVEN A DROP LESS GUILTY PUTS YOU IN A TOTALLY DIFFERENT CATEGORY
- A TRUE BAAL BITACHON IS NEVER BITTER AGAINST PEOPLE; HE IS INVOLVED ONLY WITH HASHEM
- THERE IS A TIME AND PLACE FOR JUST KEEPING ALIVE!
- STORIES OF NOVARDOK

## פרשת במדבר

Don't forget to be a

proud Yid who

heard at Har Sinai

that we are Avdei

Hashem and not

inferior Avadim to

Avadim (humans)

#### אָישׁ עַל דָּגְלוֹ בּבּ You Are Proud with The Way Hashem Made You

In this week's *Parsha*, the *Bnei Yisroel* were given the *Degalim* (flags), which were a distinguishing emblem representing each

Shevet. Your Degel is your pride, and each Shevet had a flag which was the same color as its stone which represented it on the Choshen. Raising a flag and showing the true nature of your Shevet shows how proud you are with the way Hashem made you. Reuven had a red flag like his red stone, and

Yehuda had a sky-blue flag like his blue stone ( $Chazal^1$ ). RSRH Zatzal says<sup>2</sup> that: דֶגֶל

"Degel" is just like: דֶּקֶל "Dekel", a palm tree which grows straight up, and with its spreading top is visible far away, and so could easily express a military standard (end quote).

Chazal say that at the time of Devora

תַּה תָּמֶר זֶה אֵין לוֹ אֶלָּא הַ תַּמְר זֶה אֵין לוֹ אֶלָּא הַ בָּאוֹתוֹ הַדּוֹר לֹא לֵב אֶחָד, אַף יִשְּׂרָאֵל שֶׁבְּאוֹתוֹ הַדּוֹר לֹא הָיָה לָהֶם אֶלָּא לֵב אֶחָד לַאֲבִיהֶם הָּיִה לָהֶם אֶלָּא לֵב אֶחָד לַאֲבִיהֶם לֹאֲבִיהָם the Bnei Yisroel were compared to a palm tree which only has one "Lev" (heart); they had only one "Lev" to their Father in Shamayim (meaning that they went on their own to Devora:

be judged. *Malbim*<sup>3</sup>). We see that a date palm symbolizes a *Yid* who has one heart only for

רש"י עה"פ אִישׁ עַל דִּגְלוֹ בְאֹתֹת לְבֵית אֲבֹתָם (ב ב) כל דגל יהיה לו אות מפה צבועה תלויה בו, **צבעו של זה לא כצבעו של** זה צבע, כל אחד כגוון אבנו הקבועה בחשן, ומתוך כך יכיר כל אחד את דגלו.

ובבמדבר רבה (ב ז) בְּאוֹתוֹת. סימנין היו לכל נשיא ונשיא מפה, וצבע על כל מפה ומפה כצבע של אבנים טובות שהיו על לבו של אהרן, מהם למדה המלכות להיות עושין מפה, וצבע לכל מפה ומפה, כל שבט ושבט נשיא שלו צבע מפה שלו דומה לצבע של אבנו. ראובן אבנו "אֹדֶם" ומפה שלו צבוע אדום ומצוייר עליו דודאים, שמעון "פְּטְדָה" ומפה שלו צבוע שליש לבן ושליש שחור ושליש אדום, ומצוייר עליו אורים ותומים, יהודה "נֹפֶרְ" וצבע מפה שלו דמותו כמין שמים ומצוייר עליו אריה, יששכר "סְפִּיר" ומפה שלו צבוע שחור דומה לכחול, ומצוייר עליו "שמש וירח" מפה שלו צבוע שחור דומה לכחול, ומצוייר עליו "שמש וירח" על שם (דהי"א יב לג) וּמִבְּנֵי יִשְּשֹׁכֶר יוֹדְעֵי בִינָה לְעִתִּים, זבולן "יַהָלם" וצבע מפה שלו לבנה, ומצוייר עליו ספינה על שם זְבוּלַן לְחוֹף יַמִּים יִשְׁכֹּן, דן "לָשֶׁם" וצבע מפה שלו דומה לספיר, ומצוייר עליו נחש על שם יְהִי דְן נָחָשׁ, גד "שָׁבוֹ" וצבע מפה שלו דומה ליין לקוֹף יַמִּים יִשְׁכֹּן, דן "תָּשֶׁם" וצבע מפה שלו דומה לאבן יקרה לבן ולא שחור אלא מעורב שחור ולבן, ומצוייר עליו מחנה על שם נַּפְתָּלִי אַיָּלָה שְׁלֻחָה, אשר "תַּרְשִׁישׁ" וצבע מפה שלו דומה לאבן יקרה שמתקשטות בו הנשים, ומצוייר עליו אילן זית על שם נַפְתָּלִי אַיָּלָה שְׁלַחָה, אשר "תַּרְשִׁישׁ" וצבע מפה שלו דומה לאבן יקרה לשני נשיאים, אפרים ומנשה, מצרים על שם שהיו תולדותם במצרים (פּי' על שזכה להוליד את אפרים ומנשה גם בהיותו במצרים היה מצויר של מפותיהם מצרים. תפארת ציון), ועל מפה של אפרים היה מצויר של שם בְּנָמִין זְאֵב יִטְרָף, לכך נאמר "באוֹתוֹת" שסימנין היו להם לכל נשיא ונשיא.

<sup>2</sup> פירוש הגאון מוהר"ר שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ וְחָנוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אִישׁ עַל מַחְנֵהוּ וְאִישׁ עַל דְּגְלוֹ לְצָבְאֹתָם (א נב, עמ' יב) "דגל" קרוב כנראה ל"דקל", השם הארמי של עץ התמר, אילן גבוה המיתמר היישר כלפי מעלה. הענפים בראש הדקל נראים למרחוק, ומבחינה זו הם דומים לדגל במלחמה, לפיכך עמודי עשן המיתמרים למעלה קרויים אף הם תִּימְרוֹת עַשָּן (יואל ג. שיר ג ו).

3 פירוש המרבי"ם בספר שופטים עה"פ וּדְבוֹרָה אָשָּה נְבִיאָה אֵשֶּׁת לַפִּידוֹת הִיא שֹׁפְטָה אֶת יִשְׂרָאֵל בָּעֵת הַהִּיא. וְהִיא יוֹשֶׁבֶת תַּחַת תֹּמֶר דְּבוֹרָה בֵּין הָרָמָה וּבֵין בֵּית אֵל בְּהַר אֶפְרָיִם וַיִּעֲלוּ אֵלֶיהָ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לַמִּשְׁפָּט (ד ד-ה) אמר, שהתקבצו עתה ארבעה הכנות לתשועתם. א. מ"ש למעלה שצעקו אל ה'. ב. זכות דבורה שזכתה לנבואה (מה שלא זכו מושיעים הקודמים) והכנתה Not

having

Ayin Tova

on

yourself

and on

others is a

subtle

form of

utter

cruelty

Hashem. We can suggest that a person who is proud of the way Hashem created him, and isn't busy with worries and having a

rat-race trying to copy or outdo others (unless there is a *Tachlis*) has one: לֵב לְאָבִיו בַּשָּׁמֵיִם *Lev* (heart) to his Father in *Shamayim!!* 

"I wish my life was different. If only...

- I could learn
- or daven
- or do Tzedaka V'chesed
- or have a beautiful family
- or live 100 years ago without the filth of *Tum'as* America and too much *Gashmiyus*
- or too much pressure
- or depressing competition
- or unwanted anxieties
- or always saying the wrong thing
- or too much Ta'ava
- or overeating

- or a nasty nature with Ka'as and Hakpados
- or living in a weird place
- or being in a Yeshiva whose boys

aren't my type

- or being in a family that doesn't appreciate me (like Dovid HaMelech!)
  - or being the black sheep
  - or always having big Chovos (debts) and financial woes
  - or being lazy or incapable or not having a job
  - or a supportive wife
  - or kids who give aggravation",
     etc.

#### Be A Kind Person and Love Yourself

Chesed is the person who respects himself! He does **himself** favors. וְעֹכֵר שָׁאֵרוֹ אֵכְזָרִי If you harm your own flesh, you are a sadist, and Chas V'shalom you'll be a sadist to others also, just like a: גֹמֵל נַפְשׁוֹ person who helps himself will end up helping others. (see Metzudos<sup>4</sup> and Meforshim<sup>5</sup>).

There is a famous Rambam in Hilchos Taanis

הטבעיית שהיתה אשת לפידות, שהיו מעשיה בזריזות והתלהבות כלפידים. ג. השתדלותה לתקן את העם שהיא שופטה אותם. ד. זכות ישראל, **שתחת שֶּׁיֶתֶר השופטים הוצרכו לסבב בין העם לשפוט אותם** כמ"ש בשמואל וסבב בית אל וכו', הנה היא יושבת תחת תמר, שנקרא ע"ש תמר דבורה (ותומר זה נמצא בין הרמה ובין בית אל), וַיִּעֲלוּ אֱלֶיהָ בְּנֵי יִשְּרָאֵל, מעצמם, לַמְשְׁפָּט, וע"ז המליצו חז"ל "מה תמרה אין לה כי אם לב אחד, כך היה אז לישראל לב אחד לאביהם שבשמים", וכן אמרו "מה תמרה זו צילה מועט, כך היו אז הת"ח מועטים", שאל"כ לא היו הולכים מקצה הארץ אל אשה למשפט.

<sup>4</sup> מצודות דוד עה"פ גֹּמֵל נַפְשׁוֹ אִישׁ חָסֶד וְעֹכֵר שְׁאֵרוֹ אַכְזְרִי (משלי יא יז) מי שגומל טוב לנפשו המתאווה, לתת לה די מחסורה ההכרחי, להחיותה ולהעמידה במצב הבריאות, הוא בודאי איש חסיד, **כי כאשר יחמול על נפשו כן יחמול על נפש הזולת**, אבל העוכר בשר עצמו ומרעיב עצמו כי יחוש על הממון, **כ"ש שהוא אכזרי על הזולת**.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> הרלב"ג עה"פ גֹמֵל נַפְשׁוֹ אִישׁ חָסֶד וְעֹכֵר שְׁאֵרוֹ אַכְזָרִי (משלי יא יז) הנה מי שמגדל נפשו החומרית ומחזיק אותה לתת לחומר ההכרחי מן המזון והלבוש הוא איש חסד שלא יגרע מדבר חקו הראוי לו ויחמול על הראוי לחמלה עליו ואמנם מי שהוא עוכר בשרו ומצר לגופו הנה הוא אכזרי כי מי שהוא אכזרי לעצמו כל שכן שהוא אכזרי לזולתו ואולם אמר זה כי קצת האנשים יחשבו עבודה לשם יתברך מה שיענו גופם ענוי, וזה הפך רצון הש"י ולזה תמצא שלא העמידה התורה דבר יהיה בו ענוי לנפש הבהמית רק מעט ביום אחד בשנה והיה זה כי כן הכחות הנפשיות החמריות הוכנו לעבודת השכל ולא יוכן להם זה אם לא היו בבריאות, ולזה מי שיהיה סבה להחלות הגוף אשר בחלותו ייחלו אלו הכחות, הנה הוא יבלבל כוונת השם יתברך.

ואגב, יש לציין לדברי המדרש (ויקרא רבה לד ג) גומל נפשו איש חסד זה הלל הזקן, שבשעה שהיה נפטר מתלמידיו אמרו לו: רבי להיכן אתה הולך? אמר להם לגמול חסד עם הדין אכסניא בגו ביתא. (לגמול חסד עם האורח שבביתו) אמרו לו: כל יום יש לך אורח? אמר להם: הנפש העלובה היא אורחת בגוף, משום שהיום היא כאן ומחר איננה, ע"כ. כלומר שהילל הזקן הלך לאכול לגמול חסד עם הנפש שבגופו.

that says<sup>6</sup> that if you don't go out to save yourself during a *Tzara*, then it's: אַכְזְרִיוּת cruelty. So be a kind person and love yourself, and work hard on *Chazzering* your *Maalos*. Then, when your friend wins the lottery, or gets the best boy in *Yeshiva* for a son-in-law, or he becomes rich, or if he becomes a big *Rosh Yeshiva* with lots of

Kavod (which you don't have); it won't bother you. In fact, you'll be a: לֵב שֶׁשֶׂמַח בַּגְדוּלַת אָחִיו heart that rejoices with his brother's greatness, and you will be Zoche to be a real Ahron HaCohen who was Zoche to wear the Choshen on his heart.

Many, many of us need to make a lifetime career of being kind to

ourselves, the more the better (and less and less envy and Sin'as Chinam). When you deeply appreciate what you yourself have, then you have room for others, and you Fargin and Fargin more and more. Always blow up your own good Mazal and add to it, and make: פֵּירוּשִׁים explanations on why you, despite all your *Chesronos*, are the luckiest person in the world, and everyone else is a nebach *Rachmanus* (including all those *Gevir'im* and *Roshei Yeshivos* and popular people etc.!

## Never Want to Change Places with Someone Else!

Charity begins at home, and "home" means you-yourself! We learned in *Parshas B'chukosai*: לֹא יַחֲלִיפֶנּוּ וְלֹא חָלִיבֶּנּוּ וְלֹא יַחְלִיפֶנּוּ וְלֹא no switching *Korbanos*. Don't decide to give your skinny and weak animal to the *Mizbeach* as *Kodoshim*, with the intention to take the fat and healthy *Kodoshim* animal for yourself. Or, let's be frum and decide that

Hekdesh should get the better deal; you'll take the weak *Kodoshim* animal and replace it with a nicer one. And the *Torah* says that if you do this (*Temura*), then: וְהָיָה הוּא וּתְמוּרֶתוּ **both** become *Kodesh*, and you lose completely.

By working

on being

satisfied, you

get a special

Bracha from

Hashem.

- Alshích<sup>7</sup>

<sup>6</sup> רמב"ם הלכות תעניות (א ג) אבל אם לא יזעקו ולא יריעו אלא יאמרו דבר זה ממנהג העולם אירע לנו וצרה זו נקרה נקרית הרי זו דרך אכזריות וגורמת להם להדבק במעשיהם הרעים ותוסיף הצרה צרות אחרות, הוא שכתוב בתורה (בחוקתי כו כז-כח) וַהְלַכְתֶּם עָמִּי בְּקֶרִי וְהָלַכְתִּי עָמָּכֶם בַּחֲמַת קֶּרִי, כלומר כשאביא עליכם צרה כדי שתשובו, אם תאמרו שהוא קרי, אוסיף לכם חמת אותו קרי.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ספר תורת משה למוהר"ר משה אלשיך עה"פ וּלְנִפְתָּלִי אָמַר נַפְּתָּלִי שְׂבַע רְצוֹן וּמְלֵא בִּרְכַּת ה' יָם וְדְרוֹם יְרָשָׁה (לג כג) הנה אחד ממדות הטובות היא היות האדם שמח בחלקו. ומי שיש לו מדה זו שרצונו טוב במעט אשר לו, יזכה שגם ה' ייטיב לו. וזהו אומרו נַפְתָּלִי הוא שְׂבַע רְצוֹן שהוא שבע מרצון שמח בחלקו, על כן יבורך שיהיה מָלֵא בִּרְכַּת ה', בזכות שהיה שְּבַע רְצוֹן. ובמה היה מעט חלקו, שעל כן זכות יחשב לו היותו שְּבַע רְצוֹן, הלא הוא כי הנה יָם וְדְרוֹם יְרָשָׁה, כי בכלל אדמת חלקו היו ים כנרת אשר מפסיד קרקע לזרוע כל שיעור הים, ואין נותנים לו כנגד קרקע הים, רק דרום שהוא לצד דרום הים שיעור אורך פרישת חבל הרשת שפורש בים, על כן ברוך יהיה מָלֵא בַּרְכַּת ה', שמה שהיה זורע אם היה הים יבשה, יבורך בשאר בזכות מה שהיה שָׁבַע רְצוֹן, כמדובר.

ובמעם לועז (דברים חלק ד, עמ' תתתקץ) ואע"פ שלא נתברך בחלק גדול, שכן ים ודרום ירשה, ים כנרת שלקח חלק גדול מארצו, ולצד דרום כשיעור פרישת חבל הרשת, בכל זאת היה מלא ברכת ה' בזכות זה שהיה שמח בחלקו, שמידת ההסתפקות מדה גדולה היא, ומה שאמרו עני חשוב כמת, הכונה על אדם שאינו מסתפק במה שיש לו, ואפילו אם הוא עשיר נקרא עני, שבשעה שאינו משיג את מה שהוא רוצה הוא מבקש מותו, כמו שנאמר (תהלים קיב י) רְשָׁע יִרְאֶה וְּכֶעָס שִׁנָּיו יַחְרֹק וְנָמֶס תַּאֲוַת שְׁשׁבשעה שאינו משיג את מה שהוא רוצה הוא מבקש מותו, כמו שנאמר (תהלים קיב י) רְשָׁע יִרְאֶה וְכָעָס שִׁנָּיו יַחְרֹק וְנָמֶס תַּאֲוַת רְשִׁעִּים תִּאבֵד, אבל המסתפק במועט אין לך עשיר יותר ממנו. ועני המסתפק ומשבח להקב"ה על מה שיש לו, עשיר הוא, ועליהם אומר הכתוב (משלי יג ז) יֵשׁ מִתְעַשֵּׁר וְאֵין כֹּל מִתְרוֹשֵׁשׁ וְהוֹן רָב, ואמרו חז"ל הוי ממעט בעסק ועסוק בתורה, שלא ברוב עמל ועסק אדם מתברך, אלא בתורה. ואמרו יפה תורה עם דרך ארץ שיגיעת שניהם משכחת עון, שמתוך שקורא בתורה ויודע איסור גנבה וגזלה ועושק, נכסיו מתברכים. וכנגד האצים להעשיר אמר דוד המלך ע"ה (תהלים קכז ב) שָׁוְא לָכֶם מִשְׁכִּימִי קוּם מְעֻצָּבִים כֵּן יִתַּן לִידִידוֹ שֵׁנָא, אותו הדבר שאתם משיגים ברוב עמל ויגיעה, יתן ה' לידידו העוסק בתורה וישן שנת ישרים.

We can suggest that this is a *Remez*: Never want to change places with someone else! And if you are in such an envy-mode, albeit by being frum and wanting more for your friend, you lose everything! You need to constantly work on being satisfied with what you have! Put on those "blinders" and spend a lifetime of Avodas Hashem which dramatizes and appreciates and even exaggerates your own qualities, and sometimes especially your weaknesses and difficult pecklach which are all Min HaShamayim.

The Yetzer Hara sends your brain racing all over, albeit to the biggest *Tzadikim* and their

phenomenal accomplishments. As long as you forget your own Maalos and become an Anava P'sula (misplaced humility) person, you are actually being cruel and sadistic to yourself and you are inviting plenty: חַלִּישׁוּת הַדַעַת distress, depression and secret envy. Love what you are and what you have, yourself, your family, your Kishronos (abilities) and your weaknesses. Now you are a true: גֹמֵל נַפָּשׁוֹ אִישׁ топ "Ish Chesed" who is kind to

himself & you will easily give to others. \*\*\*\*\*\*\*\*\* The higher you keep raising your own flag, the more you are a: לֵב אָחַד לָאַבִיו בַּשָּׁמַיִם singlehearted *Lev* to your Father Shamayim!! Don't be a Hamas, Jihad, or Japanese Kamikaze who have a thrill in selfdestruction, and as a result they are dangerous to others, Rachmana Litzlan. They feel very good and important for their "holy" activities, and those Yidden who are too much into Anava P'sula (misplaced humility) can have, L'havdil, similar ways of thinking, Rachmana Litzlan. וּבַחַרַתַּ בַּחַיִּים נצבים ל ים Chose life! Be happy with life! And be Matzliach, or make believe you are Matzliach when you have an Ayin Tova on your own Matzav.

## חג השבועות

מַאי "הַר סִינַי"? הַר שַּׁיַרדַה שַּׂנָאַה לאומות העולם עליו שבת פט א Har Sinai - A mountain of hatred?? (סִינַי מְלַשׁוֹן שָׂנָאַה)

People are so astonished when they hear and read about all the anti-Semitism on the ivy league college campuses and all over the world. Isn't it comical that the UN had a minute of silence in honor of the butcher of Teheran? How crazy can you get? And Chazal already said8 that we are like a sheep surrounded by 70 wolves. People can't fathom how Mamash everyone hates us, and so many articles are wasted on wonderment over simple reality. Chazal already said: אָמַר ַרַבִּי שָׁמַעוֹן בֵּן יוֹחָאי, הַלָּכֶה הִיא בִּיָדוּעַ שֵּׁעֲשָׂו שוֹנֵא ליַעַקֹב רש"י פ' וישלח לג ד, ומקורו בספרי בהעלותך סי' יא lt is a known "Halacha" that Eisav hates Yaakov. \*\*

Churban and

<sup>8</sup> מדרש רבה (אסתר י יא, וכן הוא בתנחומא תולדות סי' ה) אנדריאנוס קיסר אמר לו לר' יהושע, גדולה היא **הכבשה שעומדת בין שבעים זאבים**, אמר לו, גדול הוא הרועה שמצילה ושוברן לפניהם, הה"ד (ישעיה נד יז) כֶּל כְּלִי יוּצַר עָלַיִּךְ לֹא יִצְלָח וגו'. (כמ"ש ביומא סט ב, ואלו הן נוראותיו, שאלמלא מוראו של הקדוש ברוך הוא היאך אומה אחת יכולה להתקיים בין האומות). (שכל הגויים כולם שונאי ישראל המה וכל תאותם להשמיד את ישראל, וכמו דחזינן בעת מלחמת העולם בשעה שהאשמדאי הנאצי ימ"ש רצה להשמיד את ישראל הצטרפו אליו כל האומות כולם, הפולנים והאוקראינים ועוד, ורק הקב"ה עומד ושומר על כלל ישראל, וכבר הזכרנו את דברי ר' יעקב עמדין זצ"ל בהקדמה לסדורו. חי ד' כשאני מתבונן בנס של קיום האומה שקול בעיני יותר מיציאת מצרים וכל הנסים שעשה הקב"ה. כי נס קיום האומה אינו נס לשעה אלא נס תמידי שהרי בכל דור ודור עומדים עלינו לכלותינו ורק הקב"ה מצילנו מידם. אור יחזקאל, אמונה עמ' קלח).

Kvetching

invites

destruction.

No matter

what happens

to you, you

are expected

to be positive!

Everyone is complaining that the news is so depressing. The news is all *Pashut* (simple) and obvious. By the way, reading material like Spring Hill Times is psychologically healthy. Just like depressing news that is always reporting the latest catastrophe or

medical *Umglick* (calamity), *Rachmana Litzlan*, isn't so great for your psyche; so, happy and positive news affects your mood and your *Simcha* level.

I had tremendous *Chizuk* when I heard about some atrocities that Hamas did. I realized that the worst *Yid* wouldn't even dream of doing things like this. How thankful we are! שָׁלֹא עָשַׂנִי גּוֹי Thank You for not making me a *Goy!* When you see what a *Goy* can do, you realize how wonderful was *Ma'amad Har Sinai* 

that taught us how to be normal humans. Actually, we are all a *Tzelem Elokim*. הָאֱלֹקִים Hashem originally made a person to be a *Yashar*. Yet, Hashem wants us to work on maintaining our lofty level, and that's why He gave us a strong *Yetzer Hara* to conquer.

**Light Can Come Only from Darkness**Now we get credit as if we created ourselves.

The same idea as having to perform a *Bris Mila* as if Hashem didn't complete the *Adam* and He left us to get rid of unwanted *Middos*. The *Zohar* says: לֵית נְהוֹרָא אֶלֶא הַהוּא דְּנָפִיק מִגּוּ Light can come only from darkness; and the more darkness, the more

light. The worse your Yetzer Hara, the greater you become, like Dovid HaMelech who was known to have the Yetzer Hara of Eisav HaRasha. So don't be impressed by your "scary" *Kin'ah*, *Ta'ava, Kavod*, Ka'as or laziness, etc. The gentiles among us symbolize our Yetzer Hara. Just as a person is only great if he conquers a big Yetzer Hara like Dovid, so do we appreciate our true greatness when we among hostile live gentiles.

The Chovos Halvavos says that: הַשּוֹנֵא הַגָּדוֹל "your great enemy" is your own Yetzer Hara. By Har Sinai there was: חֹשֶׁךְ עָנָן וַעְרֶפֶל וֹאתחנן ד very thick darkness. And the: סְנֶה S'neh was a prickly hurting lowly thorn-bush. This is the first appearance Moshe experienced with Hashem! Your issues, your pain (physical and psychological and spiritual), this is all Le'chatchila, since without a challenge you're

<sup>9</sup> חובות הלבבות שער יחוד המעשה (פרק ה) בן אדם, ראוי לך לדעת, כי השונא הגדול שיש לך בעולם הוא יצרך, הנמסך בכוחות נפשך, והמעורב במזג רוחך, והמשתתף עמך בהנהגת חושיך הגופניים והרוחניים, המושל בסודות נפשך וצפון חובך, בעל עצתך בכל תנועותיך הנראות והנסתרות, שתהיינה ברצונך, האורב לעתות פשיעתך, ואתה ישן לו והוא ער לך, ואתה מתעלם ממנו והוא אינו מתעלם ממך, לבש לך בגדי הידידות ועדה עדי האהבה לך, ונכנס בכלל נאמניך ואנשי עצתך וסגולת אוהביך, רץ אל רצונך בנראה מרמיזותיו וקריצותיו, והוא מורה אותך בחציו הממיתים לשרשך מארץ חיים, כמ"ש הכתוב במי שענינו כך (משלי כו יח-יט) כְּמַתְלַּהְלֵהַ הַּיֹּרֶה זְקִים חַצִּים וְמֶוֶת כֵּן אִישׁ רְמָּה אֶת רַעַהוּ וְאָמֵר הָלֹא מְשַׂחַק אָנִי. ומן החזק שבשלחיו, אשר יורה אותך וילחם אותך בהם במצפון ענינך, שישתדל לספק עליך אמתתך ולשבש מה שנתברר לך ולערבב את נפשך במחשבות כזבים וטענות שקרים, יטריד אותך בהם מתועלותיך ויספק עליך מה שנתברר לך מאמונתך ודתך. ואם תהיה נזהר במחשבות כזבים וטענות שקרים, יטריד אותך בהם מתועלותיך ויספק עליך מה שנתבר לך מאמונתך ודתך. ואם תהיה נזהר ממנו ותזמין לו שלוחי שכלך להלחם אותו בהם, ותסלק חציו מעליך, תנצל ותמלט ממנו בעזה"י. ואם תשליך עניניך אליו ותמשך אחר רצונו, לא ירף ממך עד שיאבדך בשני העולמים וישרשך משני המעונים, כמו שכתוב בסעיף מסעיפיו ואיש אחד מחייליו (משלי ז כו-כז) כִּי רַבָּים חֲלָלִים הַפִּילָה וַעֲצֻמֵּים כֶּל הֲרֻגֵיָה דַּרְכֵי שְׁאוֹל בֵּיתָה וֹרְדוֹת אֶל חַדְרַי מְנָת חדות מי שאינו שואל רשות בהמצאו עמך. ואמרו על חסיד, שפגע אנשים שבים ממלחמת אויבים, ושללו שלל המר מלחמה הגדולה? אמר להם: מלחמת היצר וחייליו.

Har Sinai

symbolizes

having hope

to overcome

those

"impossible"

difficult

moments

("mountains")

in our lives

There is a

special

*Vetzer* 

Hara who

likes to

make you

feel guilty!

Watch out!

a zero. The *Malachim* wanted the *Torah* to be given to them, and Hashem said: קְנָאָה יֵשׁ ?פִינֵיכֶם You *Malachim* have no bad *Middos*, so the *Torah* isn't for you. (*Gemara*<sup>10</sup>). If you have no *Yetzer Hara* – no *Torah!* You don't qualify!

It might sound funny, but Shavuos may be the

time to celebrate that we have a good old nagging and never ending Yetzer Hara and we fall plenty! שָׁבַע יִפּוֹל צַּדִּיק A Tzaddik falls seven times, and gets up. We all have sins, no matter how hard we try. The Sefer HaYashar of Rabeinu Tam speaks<sup>11</sup> about our lives which are full of: יְמֵי יְמִי חַשְּׂנְאָה Y'mei Ahava and Y'mei Sin'ah (i.e., good days and bad days in Avodas Hashem). The tough

Sin'ah days are what make us great if we hold on without *Hispa'alus* and keep trying despite all our failures. הַעַקְשָׁן יַצְלִיחַ The stubborn will be *Matzliach!* 

#### חַנֹּךְ לַנַּעַר עַל פִּי דַרְכּוֹ משלי כבּו Don't Expect to Be Perfect! It's Often Impossible

There are plenty children and students who need a hard line or else they're in trouble! But the gentile world (which has a tremendous crime rate and much more serious problems)

will make you feel guilty for doing your job. And you won't always be doing it in a perfect way, because you're still not R' Yisroel Salanter Zatzal (who said<sup>12</sup> Ka'as HaPanim; not Ka'as HaLev); but you try your best to discipline in a calm manner without Ka'as. Don't expect to be perfect! It's often impossible to do it perfect.

Yet, in your eyes you may be loaded

with guilt feelings! "I'm so mean! No Rachmanus!" And you're full of worries that "maybe you'll lose him", Chas V'shalom! Especially if you are a Ka'asan by nature, or

<sup>10</sup> שבת פח ב, ואמר רבי יהושע בן לוי, בשעה שעלה משה למרום, אמרו מלאכי השרת לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, מה לילוד אשה בינינו? אמר להן: לקבל תורה בא. אמרו לפניו: חמודה גנוזה, שגנוזה לך תשע מאות ושבעים וארבעה דורות מה לילוד אשה בינינו? אמר להן: לקבל תורה בא. אמרו לפניו: חמודה גנוזה, שְּדָם כִּי תִּפְקְדֶנּוּ (תהלים ח ה) ה' אֲדֹנֵינוּ מָה אֲנוֹשׁ כִּי תִזְכְּרֶנּוּ וּבֶן אָדָם כִּי תִפְקְדֶנּוּ (תהלים ח ה) ה' אֲדֹנִינוּ מָה אַדִּר שָׁמְךְּ בְּעָל הַאֶּרֶץ אֲשֶׁר תְּנָה הוֹדְךְּ עַל הַשָּׁמִיִם (תהלים ח ב)! אמר לו הקדוש ברוך הוא למשה: החזיר להן תשובה וכו', שוב מה כתיב בה (יתרו כ יג) לא תַרְצַח לא תָנָאֵף לֹא תָנָאֵף לֹא תָנָאֵר, **קנאה יש ביניכם? יצר הרע יש ביניכם?** 

<sup>11</sup> ספר הישר לרבינו תם (שער הששי, אות ק-קא) כִּי כָל מַתְחִיל לַעֲשׂוֹת שׁוּם מַעֲשֶׂה, אִם יִהְיֶה לוֹ בַּמַּעֲשֶׂה הַהוּא שׁוּם הֲנָאָה תָּכָנֵס בְּלְבּוֹ הַאַהֲבָה רְאשׁוֹנָה, וְאַחַר כֵּן תְּסוּר וְתָכָנֵס בְּלְבּוֹ הַשְּנְאָה, כִּי כֵן כָּל מַעֲשֶׂה שֶׁיֵּשׁ בּוֹ שׁוּם הֲנָאָה תָּכָנֵס בְּלְבּוֹ הָאָהַבָּה רְאשׁוֹנָה, וְאַחַר כֵּן תָּסוּר וְתְּכֶנֵס בְּלְבּוֹ הַשְּנְאָה, וְיֵשׁ לוֹ שֵׁכֶל, תַּעֲמוֹד וּלְקֵץ יָמִים תָּסוּר, וְכֵן יִתְחַלְּפוּ תָּמִיד, יָסוּר הָאֶחָד וְיָבֹא הַשֵּׁנִי. אַךְ אִם תִּהְיֶה הְנָאֵת הָעוֹבְד בַּעֲבוֹדְתוֹ גְּדוֹלָה, אוֹ תָּבוֹא עָלִיו מִמֶּנָּה הַנָאָה הָאַהְבָה יָמִים מִסְפֶּר. וְאִם לֹא יִהְיֶה לוֹ שַׁכֶל טוֹב וְאֵין לוֹ בַּעֲבוֹדְתוֹ הֲנָאָה גְּדוֹלָה, אוֹ תָּבוֹא עָלִיו מִמֶּנָה הָנָאָה מְצַּד אָחָד וּמְהוּמָה מִצַּד אָחֵר, תַּעֲמוֹד הָאַהְבָה וְמִגְּדְל. וְאִם יִתְחַדְּשׁוּ דְּבָרִים רְעִים תּוֹסִיף הַשִּנְאָה, וְאִם לֹא תִּתְחַדְּשׁ בְּעֲבוֹדְתוֹ לְיִם לֹא תִּתְחַדְּשׁ בְּעֲבוֹדְתוֹ לְּיִם לְּאַבּיוֹךְם לֹא תִּתְחַדְשׁ בְּעֲבוֹדְתוֹ אָז תּוֹסִיף הָאָבֶל וְיִכְרִע בֵּיִבּיה, וְהִיּתְּהָבוֹי בְּעֲבוֹדְתוֹ אָז תּוֹסִיף הָאָבֶל וְיַלְרִע בֵּינִה, וְאִם יִתְחַדְּשׁוּ דְּבָרִים רְעִים תּוֹסִיף הַשָּנְאֹה, וְאַם לֹא תִּתְחַדְּשׁ בְּעבוֹדְתוֹ שְׁוֹת עֵד שָּיָבוֹא הַשַּכֶל וְיַלְרִיע בֵּיִיהֶן.

וְאַחֲבִי אֲשֶׁר גִּלִינוּ סוֹד הָאַהָבָה וְהַשִּנְאָה, נֹאמֵר, כִּי צָרִיךְּ לְבַעַל הָעֲבוֹדָה, לְהַכִּיר בִּתְחַלֵּת עֲבוֹדְתוֹ, כִּי הָא**ַהְבָּה וְהַשִּּנְאָה נִלְּחָמוֹת** שְׁבֵּיר הָאָ**חַת וּפִעַם תִּגְבַּר הַשְּׁנִיָּה**. וְעַל כֵּן אֵין צָרִיךְ בִּתְחַלֵּת עֲבוֹדְתוֹ לְהְיוֹת חוֹשֵׁשׁ אִם יָקוּץ בָּהּ, כִּי זֶה מִשְׁפֵּט הָאָבָר הָאָחַת וּפִעָם תִּגְבַּר הַשְּׁנִיָּה. וְעַל כֵּן אֵשׁר כֵּן הָשׁוּב וְתִתְחַדֵּק וְתִתְחַדֵּשׁ כַּנֶּשֶׁר. וְאַחַר כֵּן אִם תָּחֲלִשׁ הָאַהְבָה וְתִּכְבֵּד הָאָרָב הְּהָרָב הְיִבְעְכִּיִּת יְדוּעָה וְתֶחְדֵּל, וְאָחֵר כֵּן תָּשׁוֹב וְתְתְחַדֵּשׁ נְּתְלוֹף. הַשְּנָאָה, אֵל יָהִי נוֹאֲשׁ מִן הַעֲבוֹדָה, רָק יֵדְע כִּי לְקֵץ יָמִים תָּחֵלוֹף.

1º הובא בספר מעייני החיים (אורות מוסריים ופרקי מחשבות ועיונים בנבכי הנפש, לרבי חיים אפרים זייטשיק, מלפנים ר"מ ומנהל ישיבת בית יוסף נובהרדוק בוטשאטש (פולין), בעל מחבר ספר המאורות הגדולים ועוד ספרים יקרים, ירושלים תשמז, ח"ב עמ' שד) הג"ר ישראל סלנטר זצ"ל, כשהיה משתמש לפי הצורך בכעס, היה מדבר לעצמו: "היינו כעס הפנים, ולא כעס הלב". (וכבר כתב הרמב"ם בהלכות דעות (ב ג) וכן הכעס מדה רעה היא עד למאד, וראוי לאדם שיתרחק ממנה עד הקצה האחר, וילמד עצמו שלא יכעוס ואפילו על דבר שראוי לכעוס עליו, ואם רצה להטיל אימה על בניו ובני ביתו, או על הציבור אם היה פרנס ורצה לכעוס עליהן כדי שיחזרו למוטב, יראה עצמו בפניהם שהוא כועס כדי לייסרם ותהיה דעתו מיושבת בינו לבין עצמו כאדם שהוא מדמה כועס בשעת כעסו והוא אינו כועס, עד כאן. ובספר חובות הלבבות (שער הפרישות פרק ד) "הפרוש, אם אפילו יכעוס, לא יתקצף").

in your past younger years you were exposed to lots of *Ka'as*. You simply can't demand of yourself the high level of *Tzadikim*. Despite your *Bedi'eved* job that you do, in proportion to your situation, you're perfect.

#### Be Sameach B'chelko With Your Low or Medium Madrega, Since This Is The Best You Can Do

And the same with everything else in your life, like *Talmud Torah*. The *Shulchan Aruch* 

says<sup>13</sup> that a person who simply doesn't have the *Kelim* (abilities) for *Talmud Torah* is *Patur!* (He should instead help others learn). Just like a person who is seriously ill cannot fast on *Yom Kippur*. In fact, for him it is a *Mitzva* to eat (*Pikuach Nefesh*). And it may be a *Mitzva* for a person who can't learn, to stop envying all those "*Dirshu*" people, and work on appreciating the way Hashem made him.

Some people are only capable for learning *Mishna B'rura* or *Chumash* or *Tanach*, and they should finalize this with their *Rebbe*, that this is what they'll be

doing, and it's just as good as all the *Shas'* that others complete. I know of a certain *Bachur* who (unlike his siblings) had major learning difficulties. They decided that he will learn only *Chumash*. They made him feel good about this.

This Is My Level and It's Final!
It became a *Le'chatchila* for him to learn just *Chumash*. He became a new person, and he

stopped envying all the *Gemara* people. "It's only *Chumash* and that's final!" With time he was very *Matzliach*, and years later he graduated and today he's learning plenty of *Gemara*. The same with everything. Today, my *Kedusha* or *Ka'as* or *Chesed Tefila B'tzibur* or *Z'rizus* or not speaking *Lashon Hara* level is not so perfect.

But this is my *Madrega!* And I'm *Sameach* B'chelko with my low or medium *Madrega*,

since this is the best I can do. And: אֵיזֶהוּ עָשִׁיר הַשָּׁמֵחַ בְּחֶלְקוֹ who is truly rich? One who is content with what he has in his Madrega in Avodas Hashem! In Novardok they checked you every half a year to see if you were ready for a higher level, and many were Zoche to Ruach HaKodesh with this M'halech. But you don't go around all your life with guilt feelings: "Why am I not a bigger Ben Torah, or a bigger Baal Chesed like everyone else?

You have made your entire Avodas Hashem official! And you feel great, without: עִינֵי כָּסִיל בָּקְצֵה

אָרֶץ משלי כז יד being like a fool who is always looking "elsewhere". You may even be doing Aveiros. It doesn't matter. Your Rav or Rosh Chabura had already Paskened that this is for you! When a depressed person is O'ver on Bittul Torah, or Shmiras Einayim or Ka'as, or petty politics, etc., it's not the same Cho'mer (crime) as the person who isn't depressed.

shortcomings as just a passing situation. The real me is an Avraham, Yitzchok, and Yaakov!

Every Yid

should see in

hímself super

greatness, and

he should view

even his worst

שלחן ערוך (יו"ד סי' רמו סעי' א) כל איש ישראל חייב בתלמוד תורה, בין עני בין עשיר, בין שלם בגופו בין בעל יסורים, בין בחור בין זקן גדול. אפילו עני המחזר על הפתחים, אפילו בעל אשה ובנים, חייב לקבוע לו זמן לתלמוד תורה ביום ובלילה, שנאמר והגית בו יומם ולילה. ובשעת הדחק, אפילו לא קרא רק קריאת שמע שחרית וערבית, לא ימושו מפיך קרינן ביה (הגהות מיימוני פ"א וסמ"ג עשין יב). ומי שא"א לו ללמוד, מפני שאינו יודע כלל ללמוד, או מפני הטרדות שיש לו, יספיק לאחרים הלומדים: הגה. ותחשב לו כאילו לומד בעצמו. (טור).

The reason for

Sín'as Chínam

(and the

Churban) is

because people

don't work on

understanding

others who are

different than

them, whether

in

temperament,

or in their

Minhagim, or

their Derech

Or you had a difficult background and you have all kinds of voices telling you that you're a failure. There is no question that you have a much milder Din than others do, and sometimes you are totally Patur.

#### You Have No Right to Judge Another Person Since You Don't Know His **Background**

I was once told by an Adam Gadol that there are some people who simply can't be

Mach'nia and give in. You have to be Dan L'kaf Zechus and be happy that you are not like that person. There are lots of scary Chazal's, like: כַּל הַכּוֹעֶס כָּל מִינֵי גֵּיהַנּוֹם שׁוֹלְטֵין בּוֹ נדרים כב א Anger brings a person to all kinds of Aveiros (and as a result, all kinds of punishments) (Meiri<sup>14</sup>). They are all true. However, there are some who people come from an environment that was a state of Ka'as 24/7, and you have no right to judge such a person.

And who knows if that Chazal applies to him?! The Chasam Sofer Zatzal speaks about one of our greatest Tzadikim in history who wasn't Chayav (accountable) on a very much forbidden Aveira since he couldn't help it. When Yaakov

was angry at Rochel for saying: הָבָה לִי בָנִים ואָם אַיַן מֵתָה אַנכִי לא "Give me children, or else I will die!" since he considered it K'fira (Seforno<sup>15</sup>) Chazal are against him. They

say:<sup>16</sup> בַּךְ עוֹנִין אֶת הַמְעוּקוֹת "That's how you talk to a broken person?"

It is a grave sin not to understand a person (including yourself!) Reuven is a terrible father, and despite all the therapy and asking Eitzos (advice) from Rabbonim, he's still turning off his family members. But if you knew Reuven's history, you'd realize that it's a Ness that he got married altogether, and in Shamayim he may have actually fulfilled his

> mission in life. Or Getzel who sits in Yeshiva and doesn't really learn. Just the fact that he's in Yeshiva could be a Gevaldige Zechus for

him. But his Fruma Yetzer Hara keeps telling him that he's not up to par. וַתּאֹמֶר נָעֲמִי לִשְׁתֵּי כַלֹּתֶיהָ לֵכְנָה שֹׁבְנָה וּמְצֵאן ַמְנוּחַה אָשָׁה בֵּית אִישָׁהּ רות א ח-ט

#### When You Understand Where a **Person Is Coming from You Can Accept Them**

Naomi told Rus and Orpah that they should go back home, and marry "Joe Shmo" and "Barry the Sheigitz". For good reason she was called Naomi (sweet). She personified: דָּרֶכֵיהָ דַרְכֵי נֹעַם משלי ג יז the pleasant way of the Torah. She understood where these girls

were coming from, and she didn't demand from them what they weren't capable of doing.

You must get a Rebbe or mentor who knows

<sup>14</sup> חי' המאירי (נדרים כב א) ומפני שהנדרים באים דרך כעס והקפדה, צריך לאדם שיהא נזהר מן הסבה המביאה להם והוא הכעס, דרך הערה אמרו כל אדם הכועס כל מיני גיהנם שולטין בו, ר"ל **שהוא פתח ושרש לכל עבירות שבעולם**, **ונמצא** בסיבתו מוכן לכל מיני עונשין, והוא שאמר שלמה (קהלת יא י) הָסֶר כַּעַס מִלְבֵּךְ וְהַעֲבֵר רָעָה מִבְּשֶׁרֶף.

ביאור על התורה אשר חבר אזן וחקר הגאון השלם האלקי כמהר"ר עובדיה ספורנו זלה"ה בפרשת ויצא עה"פ וַיִּחַר אַף יַעֲקֹב <sup>15</sup> בָּרָחֵל וַיֹּאמֶר הָתַחַת אֱלֹקִים אָנֹכִי (ל ב) וַיָּחַר. על אמרה "הבה לי" כאלו היה בידו לעשות זה, **וכעס בקנאתו לכבוד קונו**, ולא הביט לאהבתו אותה בזה.

בראשית רבה (עא ז) וַיִּחַר אַף יַעֲקֹב בְּרָחֵל (ויצא ל ב) רבנן דרומאה בשם ר' אלכסנדרי בשם ר' יוחנן אמר (איוב טו ב) הֶחָכָם <sup>16</sup> יַעֲנֶה דַעַת רוּחָ, זה אברהם (וירא טז ב) וַיִּשְׁמַע אַבָּרָם לְקוֹל שָׁרִי, וִימַלֶּא קָדִים בְּטָנוֹ, זה יעקב, וַיִּחַר אַף יַעֲקֹב בְּרָחֵל וַיּאמֶר הַתַּחַת ָאֱלֹקִים אָנֹכִי אֲשֶׁר מָנַע מִמֶּךְ פָּרִי בָטֵן, **א"ל הקב"ה כך עונים את המעוקות**, חייך שבניך עתידים לעמוד לפני בנה.

you and can guide you, and reach a final decision of what you can do and should do. Or else, you'll *Pater* (exempt) yourself *Chas V'shalom* from: פּוּלָה בּוּלָה the entire

Torah, or else you'll be M'chayev (obligate) yourself for things that are totally not for you. And although so many of us need to calm down, there are stories where people overcame the most extreme Nisyonos and still "finished Shas". Rus is such an example. But be careful. The Gr"a warns<sup>17</sup> in Mishlei: תַרוּץ לֹא תַכְּשֵׁל משלי ד יב If you run you can mess up, i.e., don't do what's above you in Avodas Hashem.

Although it's extremely important to stop going around with feelings of guilt about Aveiros that you are either completely not responsible for, or at least they are much less severe than you make them, and you may quite possibly be an: אוֹנָס רַחְמָנָא פַּטְרֵיה O'ness (person who acted involuntarily) who is not responsible, or like a: מחבר הַנְּנְרִים הַנְּנְרִים baby who grew up among the gentiles (who knows nothing

about *Yiddishkeit*), yet, you have no idea how much pleasure it gives you when you take an accounting for your actions (on paper), and always write possible solutions, even for slight improvements.

#### וַיִּשְׂאוּ לָהֶם נָשִׁים מֹאֲבִיּוֹת שֵׁם הָאַחַת עַרְפָּה וְשָׁם הַשָּׁנִית רוּת רוּת א ד Being Even a Drop Less Guilty Puts You in A Totally Different Category

The Minchas Erev notes<sup>18</sup> that since Kilyon was the first to marry a Moavi'a (Orpah), therefore he is lost forever. But Machlon just copied his brother, and therefore he was Zoche

to Rus and Malchus Bais Dovid. Copying a sin is 10 times less: חְמוּר severe. How much Zechus we can find in so many of us when we realize that it wasn't really us; just a bad influence. When a תנא said how evil Achav was, Achav came to him in a dream and complained that he should have quoted the end of the Passuk; that although Achav was very evil, it was still at his wife's advice. Being a drop less guilty (even about a terrible sin) puts you in a totally different category and

Worse than

sins, are the

bad feelings

of guilt,

inferiority,

and sadness

that sins

cause

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> הגר"א בביאורו למשלי עה"פ בְּלֶכְתְּךֶ לֹא יֵצַר צַעֲדֶךְ וְאָם תָּרוּץ לֹא תִכֶּשֵׁל (ד יב) כי ההולך בדרכי ה' צריך ב' דברים, א. לילך בפתח צר וקטן וביסורין, עד שיבא אל דרך הישר, כמשחז"ל (מנחות כט ב) ליעול בהאי לא מסתעיה מילתיה, כי לפתח חטאת רובץ וא"א אלא בהפתח הקטן כמ"ש בגמרא שם. והשני, **שלא לקפוץ למעלה מן הדרגא אשר ראויה לו**, כמ"ש (סוכה מט ב) שמא תאמר כל הבא לקפוץ קופץ כו', וז"ש שהתורה יגן עליך מהכל, בְּלֶכְתְּךָ לֹא יֵצַר צַעֲדֶךְ, שלא תהיה צריך לכנוס בדוחק. וְאִם תַּרוּץ מדרגה לדרגה לֹא תַכְּשַׁל, שלא תפול מחמת זה.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> מנחת ערב (פירוש קצר מלוקט מספרי מוהר"ר משה אלשיך ושארי חיבורים נכבדים ומעט הוספות משלו על חלק "כתובים" שבתנ"ך, לרבי משה פרנקפורטר שהיה דיין ומדפיס באמשטרדם, נדפס לראשונה בתוך תנ"ך מקראות גדולות המפואר שהדפיס שם בשנת תפד-ח הנקרא "קהלות משה") עה"פ וַיִּשְאוּ לְהֶם נָשִׁים מֹאֲבִיּוֹת שֵׁם הָאַחַת עַרְפָּה וְשֵׁם הַשַּׁנִית רוּת (א ד) שהדפיס שם בשנת תפד-ח הנקרא "קהלות משה") עה"פ וַיִּשְאוּ לְהֶם נָשִׁים מֹאֲבִיּוֹת עׁנִם הַאַחַת עַרְפָּה וְשִׁם הַשְּׁנִית רוּת לכל ולא הוה ליה למימר אלא ויקחו להם נשים מואביות ערפה ורות, אלא בא להורות לנו טוב טעם ודעת על מה זכתה רות לכל הכבוד הזה לצאת ממנה מלכות בית דוד ולקרות אם המלכות, כמו שאמרו ז"ל על וישם כסא לאם המלך לאמה של מלכות, וכל הני למחלון שנתיבמה אשתו לבועז, ולאחיו כליון באה כליון חרוץ כי נשכח כמת מלב, ואשר נטמאה ערפה אשתו כמאמרם ז"ל, והלא חטא שניהם היה שוה כי שניהם בעלו בת אל נכר ונשאו מואביות ושניהם שוים בחטא ומה זה שמחלון נתעלה וכליון

אך הוא **לפי שכליון התחיל בעבירה תחילה, וממנו למד מחלון אחיו לעשות כמעשהו, על כן הקולר תלוי במתחיל**, כמו שאמרו ז"ל (סנהדרין קב ב) קלות שעשה אחאב כחמורות שעשה ירבעם, אלא שירבעם התחיל בעבירה תחלה, כי מחלון היה גדול בשנים מכליון ועל כן הקדימו הכתוב, ומ"מ לא מלא לבו לישא מואבית עד שראה אחיו נשוי נכרית, באופן **כי קל הוא עון מחלון מעון כליון עשר ידות**, וזה אומרו "וְשֵׁם הַשֵּנִית רוּת", כלומר אל יגדל נא כח עון מחלון בעיניך, כי הלא רות הידועה שהיא אשת מחלון שנית היתה, כי לא נשאה עד הקטן היחל בעבירה תחלה וממנו למד, והיא הקדמה מעתה אל אשר יתעתד לספר מכל הטובה הבאה אל מחלון ואל האשה אשר לקח.

you can even become great.

#### וַתִּשָּׁאֵר הָאִשָּׁה מִשְׁנֵי יְלָדֶיהָ רוּת אַ ה A True *Baal Bitachon* Is Never Bitter Against People; He Is Involved Only with Hashem

When they are *Naomi's* children, *Machlon* and *Kilyon* are referred to as: יֵלְדִים! little

children. Earlier in the Pesukim, when they are Elimelech's children, they are called: ושַׁם שָׁנֵי בָנָיו מַחָלוֹן וְכְלִיוֹן א ב "Banim", i.e., grown sons. The *Chida* says<sup>19</sup> that Naomi. the Tzadekes. considered herself at fault for their deaths, since they were young and immature (יַלְדִים) and they died because of **her** sin. Similarly, Dovid HaMelech cried about Avshalom, since he held himself responsible for Avshalom's sins and his rebelling against his father. The Chovos Halvavos in Shaar HaBitachon says<sup>20</sup> that a true Baal Bitachon never has Taynos against people, since all the wrong that they do to him are because of his own sins.

Such a person is never bitter against people; he is involved only with Hashem and is always doing *Teshuva*. The same is with *Dovid* with *Shim'i ben Gera*. These are happy people and they love everyone, like we see by the stories of *Dovid*, and *Naomi* who loved

these two gentile girls who destroyed the lives of her children. She even said that if she had other boys, she would love it if they would marry them!? No wonder they loved *Naomi* so much!

Her pure *Middos* created *Rus*, who was the *Bubby* of *Dovid* about whom *Chazal* say:

שֶׁרְוָּהוּ (מל' רות) לְהַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא "he "filled בּשִּׁירוֹת וְתִשְׁבָּחוֹת ברכות ז ב he Hashem with song and praise; loads and loads of overflowing songs and praises! This is the way a Yid should be; like Avraham Avinu who risked his life to save wicked Sedom through Tefila. Of course there are rules; when ves and when no. Similarly, we find Reuven saying about Yosef: אַל תַּחֵטָאוּ בַיֵּלֶד מקץ מב כב He's just a ילד child, have pity (even though earlier the Torah calls him: וְהוּא נַעַר וישב לז ב a young man).

#### There Is a Time and Place for Just Keeping Alive! TRUE STORY

A Yungerman from Eretz Yisroel was married to a woman who went off the Derech, Rachmana Litzlan, and took 3 of her children with her after they divorced. He is happily remarried with a large family, and he keeps a: קַשֶּׁר connection with his 3 non-frum children. He tries to make them frum, but they

<sup>19</sup> החיד"א בספר חומת אנך עה"פ וַתִּשָּאֵר הָאִשָּה מִשְּׁנֵי יְלֶדֶיהָ וּמֵאִישָׁהּ (א ה) יש לדקדק, דבסמוך (פסוק ג) כתיב וַתִּשָּאֵר הִיא <sup>19</sup> וּשְׁנֵי בְנֶיהָ, ואמאי כתיב הכא "יְלֶדֶיהָ", אטו בשביל שנשאו נשים, והיו עשרה שנים נשואים, חזרו להיות ילדים. ואפשר, דאמרו רז"ל דבעון אב ואם מתים בניהם הקטנים, וכשהם גדולים מתים בעונם. ומיהו, מצטרף גם עון אב ואם כשהם גדולים ג"כ, כדמוכח מדברי האר"י זצ"ל. ואפשר **דנעמי בצדקתה העלה עליה כאלו הם "יְלֶדֶיהָ" ומתו בעונה**, אעפ"י שהיו גדולים ומתו בעונם, ולכן קראתם "ילדים" לומר שמתו בעונה.

Dovid saw good

even in his

worst enemíes.

This is Malchus.

and a Melech

understands:

כּי ה' אמר לוֹ קּלּל

שמואל ב. טז י

the person

hurting me is a

messenger of

Hashem: it's all

a Nisayon from

Shamayim

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> חובות הלבבות שער הבטחון (פרק ד, ד"ה אבל פרוש החלק השלישי, בסופו) אבל עניני אויביו וחומדיו ומבקשי רעתו, יבטח בעניניהם על הבורא יתעלה ויסבל חרפתם, ואל יגמל להם כפעלם, **אך יגמלם חסד ויעשה להם כל מה שיוכל לעשותו מן** בעניניהם על הבורא יתעלה ויסבל חרפתם, ואל יגמל ואם יהיו סבה להזיקו, יחשב עליהם טוב, **ויחשד את עצמו ומעשיו** ברוע **הטוב**, ויזכר בלבו, שתועלתו ונזקו ביד הבורא יתעלה. ואם יהיו סבה להזיקו, יחשב עליהם טוב, **ויחשד את עצמו ומעשיו** ברוע הקדמותיו אצל אלקיו, ויתחנן אל האלקים ויבקש מלפניו לכפר עונותיו, ואז ישובו אויביו לאהבתו, כמו שאמר החכם (משלי טז ברצות ה' דרכי איש גם אויביו ישלם אתו.

tell him that they simply don't have the Kochos HaNefesh (emotional strength) to become religious. He has aggravation, which is understandable. I explained to him that just like a Yid can get a Mitzva for eating on Yom Kippur, since he is a: וְלֶה מְּסוּכְן (his life is at risk), so are these children in a world of basic survival. \*\*

Like *Naomi* was *M'chazek* her gentile daughters-in-law to go and get married to *Moavi* men and start a new and happy *Goyish* life. There is a time and place for: וּבָּחֵרָתַּ בַּחַיִּים

נצבים ל יט Chose life! Just keep alive! You're not up to all kinds of Chumros, and sometimes even basic Yiddishkeit isn't for this person. People with serious physical and/or mental problems may have a totally different Tachlis as for what

R' Pinchos Menachem Malach

they should accomplish on this world. Notice how the *Chovos Halvavos* says<sup>21</sup> that *Bitachon* is good for *Ruchaniyus* and also for those in an *Olam HaZeh* mode. Even a normal *Yid* may have certain areas in his life where just being a basic human is all that's expected from him.

#### **Bitachon Weekly Story**

A friend of mine has a sister-in-law who is in her late twenties, single, and very depressed. He started our famous "Ayin Tova" therapy, and he and his wife would say nice things about her for a few minutes every day (she knows nothing about what they were doing).

She had an immediate change, and within a month she came out of the house and started driving a car and she got a job! Of course, plenty of *Tefila* always goes along with this.

# NOVARDOK

R' Pinchos Menachem Malach *Zatzal* had great difficulties keeping alive in his later years. He had all kinds of serious medical issues, and he would bring his oxygen into

the Bais Medrash and learn B'hasmada. He said that his will to continue living is because he loves serving Hashem. saw him in his worst situations. and his always face was shining with Simcha. \*\* He said that Novardok thev

learned *Mussar* like you talk to a *Ganav*; you scream at him with: קולי קולות thundering noise: "Get out of my house!" He also said that in *Novardok* they didn't make a special issue from *Inyanei Kedusha*, since the *Mussar Seder* was so full of fire that you couldn't even think of these *Ta'avos*.

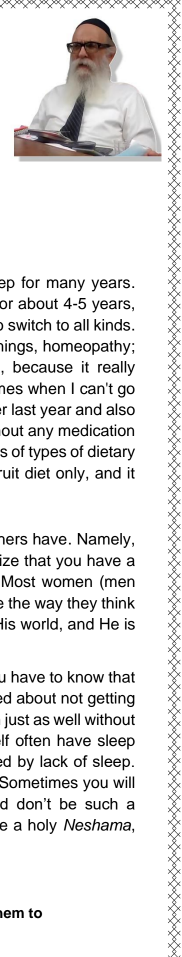
A friend of mine fell into nasty *Aveiros*, and discussed them with an old *Novardoker* who straightened him out. He told me that although he still felt like he had plenty of baggage, the *Novardoker* considered him a total *Baal Teshuva* instantly. It pays to really believe in *Teshuva!* 

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> חובות הלבבות שער הבטחון (ריש פרק ד) אבל הדברים שחייב המאמין לבטוח בהם על הבורא, יתעלה, כוללים אותם שני מינים, אחד מהם, **דברי העולם הזה**, והשני, **דברי העולם הבא**. ועניני העולם יחולקו לשלשה חלקים, אחד מהם תועלות גופו בלבד, והשני, תועלות טרפו וסיבות הונו ומיני קניניו, והשלישי, תועלות בני ביתו, ואשתו, וקרוביו, ואוהביו, ואויביו, ומי שהוא למעלה ממנו ולמטה ממנו מכיתות בני אדם.

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



#### **Suffering from Emotional and Physical Issues**

Question: I have been suffering from insomnia and difficulty falling asleep for many years. About 11 years ago I tried taking anti-depressant pills; it helped me a lot for about 4-5 years, until the pills started causing me intolerable side effects. I tried by experts to switch to all kinds. Now, I have gone about two years without the pills. I tried to take natural things, homeopathy; sometimes it helps and sometimes it doesn't. I don't know what to do, because it really interferes with my daily functioning, the children, my husband; there are times when I can't go to work, and I'm in a very bad mood. It is interesting to note that on Passover last year and also this year, when I was visiting my mother-in-law, I slept wonderfully well without any medication (for about two weeks!). I also suffer from severe constipation. I have tried lots of types of dietary change; at first it helped, and then less. Recently, I did a vegetable and fruit diet only, and it was better, but it's very hard for me to stand it. What should I do???

**Answer:** First of all, you have to break a mindset that you and so many others have. Namely, don't be so stressed-out about being the perfect and normal mother. Realize that you have a lot of company; most people aren't running a perfect and normal house. Most women (men too) are very stressed-out about the fact that they aren't running their house the way they think it's "supposed" to be. We have to realize that we need to let Hashem run His world, and He is in charge about how things should be run.

You should take it easy; there is no *Mitzva* to work yourself to the bone. You have to know that YOU come first; forget about your duties around the house. Don't be worried about not getting enough sleep. First of all, I give you a *Bracha* that you will be able to function just as well without all the sleep you need. I see this in myself, and many others too. I myself often have sleep problems, yet I am still able to function well without it; I just don't get fazed by lack of sleep. Daven that you should operate without enough sleep, and have *Bitachon*. Sometimes you will be tired, and things won't work out. But don't get stressed over it, and don't be such a consciences person. If you suffer from this issue, it is a sign that you have a holy *Neshama*, and it's all a test from *Shamayim* to help you acquire greatness.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com